

# اک رجیسٹریشن آنکھاں

مولانا دوست محمد شاہد  
مؤذن احمدیتے

۲۹۲، ۸۲  
—  
۱-۴



۱-۴ / ۲۹۲، ۸۲

لارڈ اے کھوڑا جمما

28 جولائی 193

ہمیں کچھ کہیں نہیں بھائیو نصیحت ہے غریبانش  
کوئی جو پاک دل ہو فے دل جمال س پربراں ہے



مولانا دوست محمد شاہد  
مؤرخ احمدیت

احمد اکیدی می رے بوہ

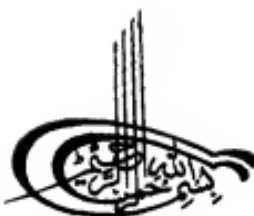


”اسلام..... ایسا چکتا ہوا امیرا بے جمع کا ہر ایکھ گوشہ چکھے  
راہے۔ ایکھ بڑے محلج میجھ بستھے سے چراغ ہوئے اور کونٹے  
چراغ کسیھ درپچھے نظر آؤے اور کونٹے کسیھ کرنے سے۔ میجھ  
مالجہ اسلام کا ہے کہ اسے کھے آسانیھ رشتنے صرفھ ایکھ  
یکھ طرفھ سے نظر نہیں آتے بلکہ ہر ایکھ طرفھ سے اسے  
کے ابدیھ چراغ نہیا ہیج اسے کھے تعلیم بجائے خود ایکھ  
چراغ ہے اور جو شخصھ اسے کھے سچانٹے کے انہمار کے لیے  
خدا کیھ طرفھ سے آتا ہے وہ بھیھ ایکھ چراغ ہوتا ہے۔  
(پیغام ملیح ص ۲۳ از حضرت بال مسلم احمدیہ)

## عرضِ ناشر

مکرم الحاج ڈاکٹر شیخ محمد حنفی صاحب امیر جماعت ہائے احمدیہ کوئٹہ  
و بلوچستان نے اس کتاب کی اشاعت میں گراں قدر تعاون فرمایا ہے احباب  
کرام کی خدمت میں درخواست ہے کہ محترم شیخ محمد حنفی صاحب کے الدین  
کی مغفرت اور بلندی درجات کے لیے دعا کریں نیز محترم شیخ صاحب  
کے اہل خانہ کے لیے دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے انہیں ہر مشکل دکھ  
اور تکلیف سے بچائے اور اپنے فضل سے دینی اور دنیاوی ترقیات  
سے نوازا چلا جائے۔ آمین ہے

خاکسار  
جمال الدین انجمن



دینِ اسلام واحد قانون آسمانی اور ابدی اور کامل و مکمل صابطہ حیات ہے جس کا ہر چشم حق و حکمت پر مبنی اور روحانی فلسفہ سے پُر ہے اور اس کی پشت پر عقل و فہم اور تمدن بر و فقاہت کی افواج صفت بستہ کھڑی ہیں جو دل اور دماغی قومی کی خلافت کر رہی ہیں اور سورہ جمعہ کے پہنچے روایت میں یہ خبر دی گئی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قوتِ قدسیہ کے طفیل آخرین جہاں ربانی نشانوں کا مشاہدہ کریں گے، تزکیہ نفوس کا سامان ہو گا اور تعلیم کتاب کی برکت پائیں گے، دہاں کتاب اللہ کی حکمت اور فلسفہ بھی ان پر کھولا جائے گا اور بانیِ سلسلہ احمدیہ حضرت اقدس سیع موعود علیہ السلام کا پیدا کردہ عظیم اشان شریح پیر ان سب پہلوؤں پر مشتمل اور حادی ہے خصوصاً اسلامی عقائد و نظریات اور فقہی مسائل و مضماین اور دیگر تعلیمیوں اور صولوں کی خلاصی اور حکمت جس حکیما نہ شان سے اُجاگر کی ہے اس کی کوئی نظیر نہیں حضور نے اپنے مخصوص انداز بیان سے تمام اسلامی مسائل کو ایسے آسان لگر پر شوگفت طریقی پر حل کیا ہے کہ شریعتِ اسلامیہ کا مغز اور اس کی حقیقت و علمت دل پر نقش ہو جاتی ہے اور زبان پر چکن اعظم فخر موجود ت

محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے درود جاری ہو جاتا ہے۔ حکل برکۃ من محمد  
صلی اللہ علیہ وسلم فتبارک من عَذْم و تعلّم۔

جو رازِ دل تھے بخارے اس نے تماشے سارے  
دولت کا دینے والا فرمانروا یہی ہے  
سب ہم نے اُس سے پایا شاہد ہے تو خُدا یا  
وہ جس نے حق دکھایا وہ مر لقا یہی ہے

(دریں)

حضرت اقدس کے بنہ پایہ شریح پر کو حق تعالیٰ نے ایسی مقبولیت بخشی ہے کہ مختلف مکاتیب فکر کے چوپی کے دینی راہ نماؤں اور پیشواؤں نے اس سے بھرپور استفادہ کر کے عملی طور پر اس کی فوقیت اور برتری کا اعتراف کیا ہے جس کی ایک حیرت انگیز مثال جناب مولانا محمد اشرف علی صاحب مخالنوي کی کتاب "احکام اسلام عقل کی نظر میں" ہے جو پہلی بار ۱۹۲۷ء سے قبل انڈیا میں چھپی اور پاکستان میں اس کی اشاعت مئی ۱۹۴۸ء میں ہوئی۔ جناب مولانا محمد رضی عنخانی صاحب نے جن کے زیرِ سہماں پاکستانی ایڈیشن زیرِ طبع سے آراستہ ہوا ناشر کی حیثیت سے اس کے صفحوں پر حسب ذیل نوٹ لکھا ہے:-

"حکیم الامم محبہ والملائت مولانا اشرف علی صاحب مخالنوي کو اللہ تعالیٰ نے حقیقت میں امت کا نبض شناس اور ان کی اصلاح و علاج کیا ہے حکیم

بنایا تھا اپنے حقیقت میں شبہی وقت اور اس دور کے غزالی اور رازی تھے  
گزشتہ نصف صدی سے زیادہ عرصہ میں آپکی منفید و مقبول تصنیف سے  
ملتِ اسلامیہ کو جو فوائد حاصل ہوئے وہ ہر دیندار مسلمان پر انہم شمس  
میں ..... تصنیف کی طولی فہرست میں ایک بہت اہم اور منفید  
تصنیف المصالح العقلیہ لاحکام التقلیہ ہے جس میں تمام شرعی  
احکام کی عقلی حکمتیں و مصلحتیں اور احکام الہیہ کے اسرار و روز اور فلاسفی  
ظاہری گئی ہے اور عام فہم انداز میں ثابت کیا ہے کہ تمام احکام شریعت  
عین عقل کے مطابق ہیں۔ کتاب کے تینوں حصوں کی ترتیب فتحی الہوا  
پر رکھی گئی ہے۔ یہ کتاب تقسیم ہند سے قبل ۱۳۶۸ھ میں ادارہ اشرف  
العلوم (جو دارالاشرفت دیوبندیوپی انڈیا کا ذیلی ادارہ تھا) سے  
شائع ہو کر قبولیت عام حاصل کر لکی ہے، لیکن افسوس کہ پاکستان میں اس  
کی طباعت کا موقع نہ مل سکا اب خدا کا شکر ہے کہ یہ کتاب ”احکام  
اسلام عقل کی نظر میں“ کے عام فہم نام کے ساتھ دارالاشرفت کراچی  
نمبار سے بھر شائع کی جا رہی ہے۔

زیرِ نظر مختصر مقالہ میں یہ بتانا مقصود ہے کہ اس ”مقبول عام“ تصنیف کے اہم  
ماخذ میں سرفہرست حضرت بالی سلسلہ احمدیہ کا دریچہ ہے جس کے بہتر فقرے  
ہی نہیں، صفحوں کے صفحے بھی خفیف سے تصرف کے ساتھ لفظاً لفظاً زینتِ

کتاب ہر سے یہ اور اپنی قوت و شکت کے انوار کی بدولت ستاروں کی طرح چک رہے ہیں جیسا کہ آئندہ تفصیل سے عیاں ہوگا۔ مگر اس تفصیل میں جانے سے قبل یہ بتانا بھی ضروری ہے کہ یہ دہی شبیہ وقت" اور غزالی دوران" یہیں جن کا عقیدہ ابتداء میں یہ تھا کہ "احکام میں فلاسفی معلوم کرنا موجب الحاد ہوتا ہے اور عمل سے کورا کر دیتا ہے۔"

(خبر الالفادات صفحہ ۱۰، ناشر ادارہ اسلامیات لاہور)

### پنجوقتہ نمازوں کا فلسفہ

- حضرت اقدس نے کشی نوح صفحہ ۴۵، ۶۳ میں پنجوقتہ نمازوں کا حسب ذیل الفاظ میں نہایت لطیف فلسفہ بیان فرمایا ہے۔ حضرت اقدس فرماتے میں ہے: "پنجگانہ نمازیں کیا چیزیں ہیں۔ وہ تمہارے مختلف حالات کا فتوحہ ہے تمہاری زندگی کے لازم حال پانچ تغیریں جو بلا کے وقت تم پر وارد ہوتے ہیں اور تمہاری نظرت کے لیے ان کا وارد ہونا ضروری ہے۔"
- پہلے جگہ تم مطلع کئے جاتے ہو کہ تم پر ایک بلا آنے والی ہے مثلاً جیسے تمہارے نام عدالت سے ایک اور نٹ جاری ہوا۔ یہ پہلی حالت ہے جس نے تمہاری تسلی اور خوشحالی میں خلل ڈالا۔ سو یہ حالت زوال کے وقت سے مشابہ ہے کیونکہ اس سے تمہاری خوشحالی میں زوال آنا شروع ہوا اس کے مقابل پر نمازِ ظہر متعین ہوئی جس کا وقت زوال

آفتاب سے شروع ہوتا ہے ۔

۲۔ دوسرا تغیر اس وقت تم پر آتا ہے جبکہ تم بلا کے محل سے بہت نزدیک کھٹے جاتے ہو۔ مثلاً جبکہ تم بذریعہ دار نٹ گرفتار ہو کر حاکم کے سامنے پیش ہوتے ہو۔ یہ وہ وقت ہے کہ جب خوف سے خون خشک ہو جاتا ہے اور تسلی کافور تم سے رخصت ہونے کو ہوتا ہے۔ سو یہ خالی تھاہری اُس وقت سے مشابہ ہے جبکہ آفتاب سے نور کم ہو جاتا ہے اور نظر اس پر جنم سکتی ہے اور صریح نظر آتا ہے کہ اب اس کا غروب نزدیک ہے۔ اس روحانی حالت کے مقابل پر نماز عصر مقرر ہوتی ۔

۳۔ تیسرا تغیر تم پر اس وقت آتا ہے جو اس بلا سے رہائی پانے کی بھل اُمید منقطع ہو جاتی ہے۔ مثلاً جیسے تمہارے نام فرد قرارداد جرم لکھی جاتی ہے اور مخالفانہ گواہ تمہاری ہلاکت کے لیے گزر جاتے ہیں۔ یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہارے خواس خطہ ہو جاتے ہیں اور تم اپنے نئیں ایک قیدی سمجھنے لگتے ہو سو یہ حالت اس وقت سے مشابہ ہے جبکہ آفتاب غروب ہو جاتا ہے اور تمام امیدیں دن کی روشنی کی ختم ہو جاتی ہیں۔ اس روحانی حالت کے مقابل پر نماز مغرب مقرر ہے ۔

۴۔ چوتھا تغیر اس وقت تم پر آتا ہے کہ جب بلا تم پر وارد ہی ہو جاتی ہے اور اس کی سخت تماری کی تم پر احاطہ کر لیتی ہے۔ مثلاً جبکہ فرد قرارداد جرم اور

شہادتوں کے بعد حکم مژاہم کو سنایا جاتا ہے اور قید کے لیے ایک پوسیں میں کے  
تم حوالہ کئے جاتے ہو۔ سو یہ حالت اس وقت سے مشابہ ہے جبکہ رات پڑھاتی  
ہے اور ایک سخت اندر ہیرا پڑ جاتا ہے۔ اس روحانی حالت کے مقابل پر  
نماز عشاء مقرر ہے۔

۵۔ پھر جبکہ تم ایک مدت تک اس مصیبت کی تاریخی میں بستر کرتے ہو تو پھر  
آخر خدا کا رحم تم پر جوش مارتا ہے اور تمیں اس تاریخی سے نجات دیتا ہے۔ مثلاً  
جیسے تاریخی کے بعد پھر آخر کار صبح نکلتی ہے اور پھر وہی روشنی دن کی اپنی چمک  
کے ساتھ ظاہر ہو جاتی ہے۔ سوا اس روحانی حالت کے مقابل پر نماز فخر مقرر  
ہے اور خدا نے تمہارے فطرتی تغیرات میں پانچ حالتیں دیکھ کر پانچ ناف زین  
تمہارے لیے مقرر کیں۔ اس سے تم سمجھ سکتے ہو کہ یہ نمازوں خاص تمہارے نفس  
کے فائدہ کے لیے ہیں۔ پس اگر تم چاہتے ہو کہ ان بلاوں سے بچے رہو تو پنج گاند  
نمازوں کو ترک نہ کرو کہ وہ تمہارے اندر ہونی اور روحانی تغیرات کا غلیل ہی نمازیں  
آنے والی بلاوں کا علاج ہے۔ تم نہیں جانتے کہ نیا دن چڑھنے والا کس قسم کے تضاد  
و قدر تمہارے لیے لائے گا۔ پس قبل اس کے جو دن چڑھنے تم اپنے مولیٰ کی جانب  
میں تصریع کرو کہ تمہارے لیے خیر و برکت کا دن چڑھے۔

(کشتی نوح صفحہ ۴۳ - ۶۵ طبع اول ۱۹۰۲ء)

یہ سارا اقتباس کتاب "احکام اسلام" صفحہ ۴۳ سے اٹک درج ہے۔

## اسلام کا فلسفہ اخلاق

۲۔ حضرت اقدس اپنی مشہور کتاب "نیم دعوت" میں اسلام کے فلسفہ اخلاق پر روشنی ڈالتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں کہ:-

"انسان کی نظر پر نظر کر کے معلوم ہوتا ہے کہ اس کو مختلف قومی اس غرض سے دیکھنے لگتے ہیں کہ تاوہ مختلف وقتوں میں حسب تقاضا محل اور موقع کے ان قومی کو استعمال کرے۔ مثلاً انسان میں منحلاً اور غلطیوں کے ایک خلق بکری کی نظر سے مشاہد ہے اور دوسرا خلق شیر کی صفت سے مشاہد رکھتا ہے۔ پس خدا نے تعالیٰ انسان سے یہ چاہتا ہے کہ وہ بکری بننے کے محل میں بکری بن جائے اور شیر بننے کے محل میں وہ شیری بن جائے اور جیسا کہ وہ نہیں چاہتا کہ ہر وقت انسان ستوا ہی رہے یا ہر وقت جاگتا ہی رہے یا ہر دم کھاتا ہی رہے یا ہمیشہ کھانے سے منہ بند رکھے۔ اسی طرح وہ یہ بھی نہیں چاہتا کہ انسان اپنی اندر ورنی قوتیوں میں سے صرف ایک قوت پر زور ڈالدے اور دوسرا قوتیں جو خدا کی طرف سے اس کو ملی ہیں۔ اس کو لغو سمجھے۔ اگر انسان میں خدا نے ایک قوت حلم اور زرمی اور درگزر اور صبر کی رکھی ہے تو اسی خدا نے اس میں ایک قوت غصب اور خواہش انتقام کی بھی رکھی

ہے پس کیا مناسب ہے کہ ایک خداداد قوت کو توحید سے زیادہ استعمال کیا جائے اور دوسری قوت کو اپنی فنظرت میں سے بکلی کاٹ کر پھینک دیا جائے اس سے تو خدا پر اعتراض آتا ہے کہ گویا اس نے بعض قوتیں انسان کو ایسی دی ہیں جو استعمال کے لائق نہیں۔ کیونکہ یہ مختلف قوتیں اسی نے تو انسان میں پیدا کی ہیں۔ پس یاد رہے کہ انسان میں کوئی بھی قوت بُری نہیں ہے بلکہ ان کی بد استعمالی بُری ہے سوانحیں کی تعلیمِ نہایت ناقص ہے جس میں ایک ہی پہلو پر زور دیا گیا ہے۔ علاوہ اس کے دعویٰ تو ایسی تعلیم کا ہے کہ ایک طرف طمانچہ کھا کر دوسری بھی پھیر دیں گے اس دعویٰ کے موافق عمل نہیں ہے مثلاً ایک پادری صاحب کو کوئی طمانچہ مار کر دیکھئے کہ پھر عدالت کے ذریعہ سے وہ کیا کارروائی کرتے ہیں۔ پس یہ تعلیم کس کام کی ہے جس پر نہ عدالتیں چل سکتی ہیں۔ نہ پادری چل سکتے ہیں۔ اصل تعلیم قرآن شریف کی ہے جو حکمت اور سوچہ شناسی پر مبنی ہے مثلاً انجیل نے تو یہ کہا کہ ہر وقت تم لوگوں کے طمانچے کھاؤ اور کسی حالت میں شتر کا مقابلہ نہ کرو گر قرآن شریف اس کے مقابل پر یہ کہتا ہے

جزاء سیئة مثلها فمن عفا واصلاح فاجرہ

علی اللہ -

یعنی اگر کوئی تمہیں دُکھ پہنچا وسے مثلاً دامت توڑ دے یا آنکھ پھوڑ دے تو اس کی سزا اسی قدر بدی ہے جو اس نے کی لیکن اگر تم ایسی صورت میں گناہ معاف کر دو کہ اس معافی کا کوئی نیک تیجہ پیدا ہو اور اس سے کوئی اصلاح ہو سکے یعنی مثلاً مجرم آئندہ اس عادت سے باز آجائے تو اس صورت میں معاف کرنا بھی بہتر ہے اور اس معاف کرنے کا خدا سے اجر ملے گا۔

اب دیکھو اس آیت میں دونوں پلوگی رعایت کھلی گئی ہے اور عفو اور انتقام کو مصلحت وقت سے والبستہ کر دیا گیا۔ سو یہی حکیمانہ مسلک ہے جس پر نظام عالم چل رہا ہے۔ رعایت محل اور وقت سے گرم اور سرد دونوں کا استعمال کرنا یہی عقائد مددی ہے۔ جیسا کہ تم دیکھتے ہو کہ ہم ایک ہی قسم کی غذا پر ہمیشہ زور نہیں ڈال سکتے بلکہ حسب موقع گرم اور سرد غذا میں بدلتے رہتے ہیں اور جاڑے اور گرمی کے قتوں میں کپڑے بھی مناسب حال بدلتے رہتے ہیں۔

پس اسی طرح ہماری اخلاقی حالت بھی حسب موقع تمدیلی کو چاہتی ہے ایک وقت رعب دکھلانے کا مقام ہوتا ہے وہاں نرمی اور درگزر سے کام بگزتا ہے اور دوسرے وقت نرمی اور تواضع کا موقع ہوتا ہے

اور وہاں رعب دھلانا سفید پن سمجھا جاتا ہے۔ غرض ہر ایک وقت اور ہر ایک مقام ایک بات کو چاہتا ہے۔ پس جو شخص رعایت مصالح اوقات نہیں کرتا۔ وہ حیوان ہے نہ انسان اور وہ خوبشی ہے نہ مذہب۔"

(نسیم دعوت صفحہ ۱۷۶، طبع اول ۱۹۰۳ء)

یہ روح پرور مصنفوں مولانا اشرف علی صاحب تھانوی کی کتاب "احکام اسلام عقل کی نظر میں" کے صفحہ ۲۲۳ اور ۲۲۷ میں اول سے آخر تک بعضی نقل شدہ موجود ہے۔

## حرمت خنزیر کا فلسفہ

۳۔ کتاب "احکام اسلام" (صفحہ ۲۰۷) میں "وجہ حرمت خنزیر" کے ذریعہ نا ان حسب ذیل عبارت مندرج ہے جو حضرت اقدس کی معمر کہ آراء کتاب "اسلامی اصول کی فلسفی" کے صفحہ ۲۴ (طبع اول) سے مستعار لگئی ہے۔

"اس بات کا کس کو علم نہیں کہ یہ جانور اول درجہ کا نجاست خور اور نیز بے عزت اور دلپٹ ہے۔ اب اس کے حرام ہونے کی وجہ پر ہر ہے کہ قانون قدرت یہی چاہتا ہے کہ ایسے پیدا اور بد جانور کے گوشت کا اثر بھی بدن اور روح پر بھی پیدا ہی ہو کیونکہ ہم ثابت کر چکے ہیں کہ غذاوں کا بھی انسان کی روح پر ضرر اثر ہوتا ہے۔ پس اس میں کیا شک

ہے کہ ایسے بکار اثر بھی بڑی پڑتے گا جیسا کہ یونانی طبیبوں نے اسلام سے پہلے ہی یہ رائے ظاہر کی ہے کہ اس جانور کا گوشت بالخا صیت حیا کی قوت کو کم کرتا ہے اور دیوثی کو بڑھاتا ہے۔  
 (”اسلامی اصول کی فلسفی“ ص ۲۳ بیان اول ۱۸۹۶ء)

## عفت کے اسلامی خلائق کا فلسفہ

۷۔ ”اسلامی اصول کی فلسفی“ میں حضرت اقدس نے عفت کے اسلامی خلق اور اسلامی پرداز کی حقیقت و حکمت بھی نہایت وضاحت سے بیان فرمائی ہے جو مولانا اشرف علی صاحب تھانوی نے حضور کا حوالہ دیئے بغیر حضور ہی کے الفاظ میں شامل کتاب فرمائی ہے جو یہ ہے۔

قُلْ لِلَّمَوْمِنِينَ يَغْصُبُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيُحَفَظُوا  
 فُرُوجَهُمْ ذِلِكَ أَذْكَرُ لَهُمْ لَهُمْ وَقُلْ لِلَّمُؤْمِنَاتِ  
 يَغْضُضُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبَدِّلْنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا  
 ظَهَرَ مِنْهَا وَلِيَضْرِبَنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ هَذِهِ  
 وَلَا يَضْرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِيْنَ مِنْ زِينَتِهِنَ  
 وَتُؤْبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيْمَانًا الْمُؤْمِنُونَ نَعْلَمُ

تَفْلِحُونَ لَهُ وَلَا تَقْرَبُوا إِلَيْنِي أَنَّهُ كَانَ فَاجِحَةَ دَوْمَاتَةَ  
 سَبِيلَةَ وَلَيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَعْدُونَ نِكَاحًا -  
 وَرَهْبَانِيَّةَ إِبْتَدَاعُهَا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ إِلَّا  
 ابْتِغَاءَ رِضْوَانِ اللَّهِ فَمَا دَعَوْهَا حَقٌّ دِعَايَتِهَا -  
 يعني ایمانداروں کو جو مرد ہیں کہ مددے کہ آنکھ کو نامحرم عورتوں کو دیکھنے  
 سے بچا سے رکھیں اور ایسی عورتوں کو گھٹے طور پر سے نہ دیکھیں جو شہوت  
 کا محل ہر سکتی ہیں اور ایسے متقووں پر خوابیدہ نگاہ کی عادت پکڑیں اور  
 اپنے ستر کی جگہ کو جس طرح ممکن ہو بچاویں۔ ایسا ہی کافلوں کو نامحرموں  
 سے بچاویں یعنی بے گناہ عورتوں کے گھانے بجانے اور خوش الحانی  
 کی آوازیں نہ سنے۔ ان کے حسن کے قسطے نہ سنے۔ یہ طریق پاک نظر اور  
 پاک دل رہنے کے لیے عمده طریق ہے۔ ایسا ہی ایماندار عورتوں کو  
 کہدے کہ وہ بھی اپنی آنکھوں کو نامحرم مردوں کے دیکھنے سے بچائیں  
 اور اپنے کافلوں کو بھی نامحرموں سے بچائیں یعنی ان کی پُرششوایت آوازیں  
 نہ سنیں اور اپنے ستر کی جگہ کو پرداہ میں رکھیں اور اپنی زینت کے

اعضاء کو کسی غیر محروم پر نہ کھولیں اور اپنی اور حصی کو اس طرح سر پر سیں  
کہ گریبان سے ہو کر سر پر آ جاتے یعنی گریبان اور دونوں کان اور سر  
اور کنپٹیاں سب چادر کے پردہ میں رہیں اور اپنے پیروں کو زمین پر  
ناچنے والوں کی طرح نہ ماریں۔ یہ وہ تدبیر ہے کہ جس کی پابندی محفوظ  
سے بچاسکتی ہے۔

اور دوسرا طریقہ بچنے کے لیے یہ ہے کہ خدا سے تعالیٰ کی طرف رجوع کریں  
اور اس سے دعا کریں تا محفوظ کرے بچاوے اور لغزشوں سے نجات دے۔  
زنکے قریب مت جاؤ۔ یعنی ایسی تقریبوں سے دوڑ ہو جن سے یہ خیال بھی دل  
میں پیدا ہو سکتا ہو اور ان را ہوں کو اختیار نہ کرو جن سے اس گناہ کے تוע  
کا اندیشہ ہو۔ جو زنا کرتا ہے وہ بدی کو انتہائی پہنچا دیتا ہے۔ زنا کی راہ  
بہت بُری ہے یعنی منزلِ مقصود سے روکتی ہے اور تمہاری آخری منزل کے  
لیے سخت خطرناک ہے اور جس کو نکاح میسر نہ آوے چاہئے کہ وہ اپنی عفت  
کو دوسرے طریقوں سے بچاوے۔ مثلاً روزہ رکھے یا کم کھاوے یا اپنی  
طاقوتوں سے تن آزار کام لے اور لوگوں نے یہ طریقہ نکالے یہیں کہ وہ ہمیشہ عمل  
نکاح سے دست بردار ہیں یا خوبے نہیں اور کسی طریقہ سے رہنمایت اختیار  
کریں مگر ہم نے انسان پر یہ حکم فرض نہیں کیے اسی لیے وہ ان بدعتوں کو پورے  
طور پر نجھان سکے۔ خدا کا یہ فرمانا کہ ہمارا یہ حکم نہیں کہ لوگ خوبے نہیں۔ یہ اس

بات کی طرف اشارہ ہے کہ اگر خدا کا حکم ہوتا تو سب لوگ اس حکم پر عمل کرنے کے مجاز بنتے تو اس صورت میں بنی آدم کی قطع نسل ہو کر کسی بھی کا ذمیا کا خاتمہ ہو جاتا اور نیز اگر اس طرح پر عفت حاصل کرنی ہو کہ عضو مردی کاٹ دیں تو یہ در پر وہ اس صالح پر اعتراض ہے جس نے وہ عضو بنایا اور نیز جبکہ ثواب کا تمام مدار اس بات میں ہے کہ ایک قوت موجود ہو اور پھر انسان خدا شے تعالیٰ کا خوف کر کے اس قوت کے خراب جذبات کا مقابلہ کرتا رہے اور اس کے منافع سے فائدہ اٹھا کر دو طور کا ثواب حاصل کرے لیں ظاہر ہے کہ ایسے عضو کے ضائع کر دینے میں دونوں ثوابوں سے محروم رہا۔ ثواب تو جذبہ مخالفانہ کے وجود اور پھر اس کے مقابلے سے ملتا ہے لیکن جس میں بچپن کی طرح وہ قوت ہی نہیں رہی؛ اس کو کیا ثواب ملے گا؟ کیا بچپن کی عفت کا ثواب مل سکتا ہے۔

ان آیات میں خدا تعالیٰ نے خلق احسان لیعنی عفت کے حاصل کرنے کے لیے صرف اعلیٰ تعلیم ہی نہیں فرمائی بلکہ انسان کو پاک دامن رہنے کے لیے پانچ علاج بھی بتلا دیتے ہیں لیعنی یہ کہ اپنی آنکھوں کو نامحرم پر نظر ڈالنے سے بچانا کا نوٹ کونا محروم کی آواز سننے سے بچانا۔ نامحروم کے قصۂ زُستنا اور ایسی تمام تقریبیوں سے جن میں اس فعل کے پیدا ہونے کا اندازہ ہو اپنے تیس بچانا۔ اگر نکاح نہ ہو تو روزہ رکھنا وغیرہ۔

اس جگہ ہم بڑے دعوئی کے ساتھ کہتے ہیں کہ اعلیٰ تعلیم ان سب تمہروں کے

سانحہ حجۃ قرآن شریف نے بیان فرمائی ہیں صرف اسلام ہی سے خاص ہے اور اس جگہ ایک نکتہ یاد رکھنے کے لائق ہے اور وہ یہ ہے کہ چونکہ انسان کی وہ طبعی حالت جو شہوات کا منبع ہے جس سے انسان بغیر کسی کامل تغیر کے الگ نہیں ہو سکتا۔ یہی ہے کہ اس کے جذباتِ شہوت محل اور موقع پاکِ جوش مارنے سے رہ نہیں سکتے۔ یا یوں کہو کہ سخت خطرہ میں پڑ جاتے ہیں۔ اس لیے خدا تعالیٰ نے ہمیں یہ تعلیم نہیں دی کہ ہم نامحرم عورتوں کو بلا تکلف دیکھ تو یہ کریں اور ان تمام زینتوں پر نظر ڈالیں اور ان کے تمام انداز ناچنا وغیرہ مشاہدہ کریں لیکن پاک نظر سے رکھیں اور نہ یہ تعلیم ہمیں دی ہے کہ ہم ان بیگانے جوان عورتوں کا گانا بچانا سنُں لیں۔ اور ان کے حسن کے قصتے بھی سن کریں لیکن پاک خیال سے سُشنیں۔ بلکہ ہمیں تاکید ہے کہ ہم نامحرم عورتوں کو اور ان کی زینت کی جگہ کو ہرگز نہ دیکھیں: نہ پاک نظر سے اور نہ ناپاک خیال سے۔ بلکہ ہمیں چاہیئے کہ ان کے سُشنے اور دیکھنے سے نفرت رکھیں جیسا کہ مردار سے تاٹھوکر نہ کھاویں کیونکہ ضرور ہے کہ بے قیدی کی نظروں سے کسی وقت تھوکریں پیش آؤں۔ سو چونکہ خدا تعالیٰ چاہتا ہے کہ ہماری آنکھیں اور دل ہمارے خطرات سب پاک رہیں اس لیے اس نے یہ اعلیٰ درجہ کی تعلیم فرمائی۔ اس میں کیا شک ہے کہ بے قیدی تھوکر کا موجب ہو جاتی ہے اگر ہم ایک تھوک کے سُشتے کے آگے نرم نرم روٹیاں رکھ دیں اور پھر ہم امید رکھیں کہ اس سُشتے کے دل میں خیال تک ان روٹیوں کا نہ آوے تو ہم اپنے اس خیال میں غلطی پر میں۔ سو

خدا تعالیٰ نے چاہا کہ نفسانی قومی کو پر شیدہ کار روانیوں کا موقع بھی نہ ملے۔ اور ایسی کوئی بھی تقریب پیش نہ آئے جس سے یہ خطرات جنبش کر سکیں۔

اسلامی پرده کی سی فلسفی اور سیکھی ہدایت شرمندی ہے۔ خدا تعالیٰ کی کتاب میں پردد سے یہ مراد نہیں کہ فقط عورتوں کو قیدیوں کی حراست میں رکھا جائے۔ یہ ان نادانوں کا خیال ہے جن کو اسلامی طریقوں کی خبر نہیں بلکہ مقصود یہ ہے کہ عورت مردوں کو کو آزاد نظر اندازی اور اپنی زینتوں کے دکھانے سے روکا جائے کیونکہ اس میں دونوں مرد اور عورت کی بھلائی ہے..... بالآخر بھی یاد رہے کہ خوابیدہ نگاہ سے غیر محل پر نظر ڈالنے سے اپنے تمیں بچالینا اور دوسرا جائز نظر چڑیوں کو دیکھنا۔ اس طریقی کو عربی میں غرض بصر کہتے ہیں اور ہر ایک پرہنگار جو اپنے دل کو پاک رکھنا چاہتا ہے، اس کو نہیں چاہیئے کہ جیوانوں کی طرح جس طرف چاہے بے محابا نظر اٹھا کر دیکھ دیا کرے بلکہ اس کے لیے اس تمدنی زندگی میں غرض بصر کی عادت ڈالن ضروری ہے اور یہ وہ مبارک عادت ہے جس سے اس کی یہ طبعی حالت ایک بھاری ہلقت کے زنگ میں آجائے گی اور اس کی تمدنی ضرورت میں بھی فرق نہیں پڑے گا۔ یہی وہ ہلقت ہے جس کو احسان اور عفت کہتے ہیں۔

(اسلامی اصول کی فلسفی صفحہ ۷۰۔ ۷۱ طبع اول ۱۸۹۶ء)

## اسلامی نکاح کا فلسفہ

۵۔ حضرت اقدس کی کتاب "آریہ دھرم" کو خصوصیت حاصل ہے کہ اس میں حضور نے متعدد مقامات پر اسلامی نکاح کی جیشی فلسفی پر سیر حاصل بحث کی ہے جس سے اسلام کے ازدواجی نظام کی برتری روز روشن کی طرح نمایاں ہو جاتی ہے اس سلسلہ میں "آریہ دھرم" کے تین اقتباسات ہدایہ قارئین کرتا ہوں۔ ان میں اول الذکر دو اقتباس کتاب "احکام اسلام" کے صفحہ نمبر ۱۳۶ و ۱۳۷ پر لور تبری اقتباس ۱۵۸ اور ۱۵۹ پر موجود ہے۔

### پہلا اقتباس

"قرآن شریف سے ثابت ہوتا ہے کہ شادی کے تین فائدے ہیں۔ ایک عفت اور پرمیگاری دوسرا حفظ صحت۔ تیسرا اولاد۔ اور پھر ایک اور جگہ فرماتا ہے:-

وَلَا يَسْتَعْفِفُ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يَغْنِيَنَهُمْ

اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ (الجزء نمبر ۱ سورۃ النور)

یعنی جو لوگ نکاح کی طاقت نہ رکھیں جو پرمیگار رہنے کا اصل ذریعہ ہے تو ان کو چاہئیے کہ اور تم بیرون سے طلب عفت کریں۔ چنانچہ بخاری

اور مسلم کی حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو نکاح کرنے پر قادر نہ ہوا س کے لیے پرہیزگار رہنے کے لیے یہ تدبیر ہے کہ وہ روزے رکھ کر سے اور حدیث یہ ہے -

يَا مُعْشِرَ الشَّابِ مِنْ إِسْتِطَاعَةِ مَنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلِيَتَزَوَّجْ

فَإِنْهُ أَغْضَى لِلْبَصَرِ وَأَحْسَنَ لِلْفَرَجِ وَمِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ

فَعَلِيهِ بِالصُّورِ فَإِنَّهُ لَهُ دَجَاءَ۔ (صحیح مسلم و بخاری)

یعنی اسے جوانوں کے گروہ جو کوئی شتم میں سے نکاح کی قدرت رکھتا ہو تو چاہیئے کہ وہ نکاح کرے کیونکہ نکاح آنکھوں کو خوب نیچا کر دیتا ہے اور شرم کے اعضا کو زنا وغیرہ سے بچاتا ہے ورنہ روزہ رکھو کہ وہ خسی کر دیتا ہے ۹

(آریہ دھرم ص ۱۸۹۵ طبع اول ۱۸۹۵ء)

## دوسرा اقتباس

”محضین غیر م Sahihin al-jarzo nibrat۔ یعنی چاہیئے کہ تمہارا نکاح اس نیت سے ہو کہ تمام تقتوی اور پرہیزگاری کے قلعہ میں داخل ہو جاؤ۔ ایسا نہ ہو کہ حیوانات کی طرح محض نطفہ نکانا ہی تمہارا مطلب ہو۔“

(آریہ دھرم ص ۱۸۹۵ طبع اول ۱۸۹۵ء)

## تمیر اقتباس

مسلمانوں میں نکاح ایک معاهدہ ہے جس میں مرد کی طرف سے ہر اور تعمد نام و نفقہ اور اسلام اور حسن معاشرت شرط ہے اور عورت کی طرف سے عفت اور پاک دامتی اور نیک چیزیں اور فرمانبرداری شرائط ضروریہ میں سے ہے اور جیسا کہ وہ سے تمام معاهدے شرائط کے لوث جانے سے قابل فسخ ہو جاتے ہیں۔ ایسا ہی یہ معاهدہ بھی شرطوں کے لوثنے کے بعد قابل فسخ ہو جاتا ہے۔ صرف فرق یہ ہے کہ اگر مرد کی طرف سے شرائط لوث جائیں تو عورت خود بخود نکاح توڑنے کی مجاز نہیں ہے جیسا کہ وہ خود بخود نکاح کی مجاز نہیں بلکہ حاکم وقت کے ذریعے سے نکاح کو توڑا سکتی ہے جیسا کہ ولی کے ذریعے سے نکاح کو کو لا سکتی ہے اور یہ کسی اختیار اس کی فطرتی شتاب کاری اور نقصان عقل کی وجہ سے ہے لیکن مرد جیسا کہ اپنے اختیار سے معاهدہ نکاح کا باندھ سکتا ہے ایسا ہی عورت کی طرف سے شرائط لوثنے کے وقت طلاق دینے میں بھی خود مختار ہے سو یہ قانون فطرتی قانون سے ایسی مناسبت اور مطابقت رکھتا ہے گویا کہ اس کی علکی تصویر ہے کیونکہ فطرتی قانون نے اس بات کو تسلیم کر دیا ہے کہ ہر ایک معاهدہ شرائط قرار دادہ کے فوت ہونے سے قابل فسخ ہو جاتا ہے اور اگر فریق ثانی فسخ سے مانع ہو تو وہ اُس فریق پر ظلم کر رہا ہے جو فقدان شرائط کی وجہ سے فسخ عدم کا حق رکھتا

ہے جب ہم سوچیں کہ نکاح کیا چیز ہے تو بھرا اس کے اور کوئی حقیقت معلوم نہیں ہوتی کہ ایک پاک معابدہ کی شرائط کے نیچے دو انسانوں کی زندگی بسرخزا ہے اور جو شخص شرائط شکنی کا مرتکب ہو وہ عدالت کی رو سے معابدہ کے حقوق سے محروم رہنے کے لائق ہو جاتا ہے اور محرومی کا نام دوسرے لفظوں میں طلاق ہے ۔ لہذا طلاق ایک پوری پوری جدائی ہے جس سے مطلقہ کی حرکات سے شخص طلاق وہنہ پر کوئی بد اثر نہیں پہنچتا یا دوسرے لفظوں میں ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ ایک عورت کسی کی منکوحہ ہو کر نکاح کے معابدہ کو کسی اپنی بد چلنی سے تواریخ سے تو وہ عضو کی طرح ہے جس کو کیرے نے کھایا اور وہ اپنے شدید درد سے ہر وقت تمام بدن کوستانا اور دلکھ دیتا ہے تو اب حقیقت میں وہ دانت دانٹ نہیں ہے اور نہ وہ متعدد عضو حقیقت میں عضو ہے اور سلامتی اسی میں ہے کہ اس کو اکھیر دیا جائے یہ سب کارروائی قانون قدرت کے موافق ہے عورت کا مرد سے ایسا تعلق نہیں جیسے اپنے ہاتھ اور پیر کا، لیکن تمہم اگر کسی کا ہاتھ یا پیر کسی ایسی آفت میں مبتلا ہو جائے کہ اطباء اور داکٹروں کی راستے اسی پراتفاق کرے کہ زندگی اس کی کاٹ دینے میں ہے تو جلا تم میں سے کون ہے کہ ایک جان بچانے کے لیے کاٹ دینے پر راضی نہ ہو پس ایسا ہی اگر تیری منکوحہ اپنی بد چلنی اور کسی جہاں پاپ سے تیرے پر دبال لائے تو وہ ایسا عضو ہے کہ بگڑ گیا اور سڑ گیا اور اب وہ تیرا

عضو نہیں ہے اس کو جلد کاٹ دے اور پھر سے باہر پھینک دے۔ ایسا نہ ہو کہ اس کی زہر تیری سارے بدن میں پہنچ جائے اور تجھے ہلاک کرے پھر اگر اس کاٹے ہوئے اور زہر میں جسم کو کوئی پرندہ یا درند کھاتے تو تجھے اس سے کیا کام کیونکہ وہ جسم تو اسی وقت سے تیر جسم نہیں رہا جبکہ تو نے اس کو کاٹ کر پھینک دیا۔” (آریہ دھرم صفحہ ۳۲، ۳۳ طبع اول ۱۸۹۵ء)

## قبولیتِ دعا کا فلسفہ

۶۔ سرستیدا حمد خال بانی علیگڑھ کالج دعاؤں کی قبولیت اور تاثیر کے قائل نہیں تھے جیسا کہ ان کی تفسیروں اور سیکھوں اور مضمایمین سے ظاہر ہے۔ حضرت اقدس بانی مسلمہ الحمدیہ عہد حاضر کی وہ منفرد شخصیت ہیں جنہوں نے عقلی و نقلي اور اپنے روحانی مشاہدات کی روشنی میں ”برکات الدعا“ جیسی لاجواب کتاب پُردہ قلم فرمائی پوری کتاب مطالعہ کرنے کے لائق ہے بطور نمونہ اس کے دو اقتباس ملاحظہ ہوں۔

اولیے:- ”اگرچہ دنیا کی کوئی نجیرو شر مقدر سے خالی نہیں تاہم قدرت نے اس کے حصول کے لیے ایسے اسباب مقرر کر رکھے ہیں جن کے صحیح اور سچے اثر میں کسی عقائد کو کلام نہیں مثلًا“ اگرچہ مقدر پر لحاظ کر کے دوا کا کرنا ذکر نادلخیقت ایسا ہی ہے جیسا کہ دعا یا ترک دعا۔ مگر کیا سید صاحب یہ رائے ظاہر کر سکتے

ہیں کہ مثلاً علم طب سراسر باطل ہے اور حکیم حقیقی نے دعاوں میں کچھ بھی اثر نہیں رکھا؟ پھر اگر سید صاحب باوجود ایمان بالقدر یہ کہ اس بات کے بھی قائل ہیں کہ دوا میں بھی اثر ہے خالی نہیں تو پھر کسیوں خدا تعالیٰ کے کیساں اور متشابہ قانون میں فتنہ اور تفرقی ڈالتے ہیں؟ کیا سید صاحب کا یہ مذہب ہے کہ خدا تعالیٰ اس بات پر قادر تھا کہ تربید اور سقموں اور شَاء اور حب الملوك میں تو ایسا فوری اثر رکھ دے کہ ان کی پوری خوارک کھانے کے ساتھ ہی وست چھوٹ جائیں یا مشلاً سُم الْغَار اور بیش اور دوسرا ہل زہروں میں وہ غصب کی تاثیر ڈال دی کہ ان کا کامل قدر ثابت چند منٹوں میں ہی اس جہاں سے رخصت کر دے لیکن اپنے برگزیدوں کی توجہ اور عقد ہمت اور تصرع کی بھرپوی ہوئی دعاوں کو فقط مردہ کی طرح رہنے دے جن میں ایک ذرہ بھی اثر نہ ہو؟ کیا یہ ممکن ہے کہ نظامِ الہی میں اختلاف ہو اور وہ ارادہ جو خدا تعالیٰ نے دعواوں میں اپنے بندوں کی بحلاں کے لیے کیا تھا وہ دعاوں میں مرغی نہ ہو؟ نہیں نہیں! ہرگز نہیں! بلکہ خود سید صاحب دعاوں کی حقیقی فلاسفی سے بے خبر ہیں اور ان کی اعلیٰ تاثوروں پر ذاتی تجربہ نہیں رکھتے اور ان کی ایسی مثال ہے جیسے کوئی ایک درت تک ایک پرانی اور سال خورده اور مسلوب القومی دوا کو استعمال کرے اور پھر اس کو بے اثر پا کر اس دوا پر عام حکم لگاؤ سے کہ اس میں کچھ بھی تاثیر نہیں۔” (برکات الدعا صفحہ ۷-۸)

دومہ :- میں کہتا ہوں کہ یہی حال دواوں کا بھی ہے۔ کیا دواوں نے موت کا دروازہ بند کر دیا ہے یا ان کا خطا جانا غیر ممکن ہے ؟ مگر کیا باوجود اس بات کے کوئی ان کی تاثیر سے انکار کر سکتا ہے ؟ یہ سچ ہے کہ ہر ایک امر پر تقدیر محيط ہو رہی ہے۔ مگر تقدیر نے علوم کو ضائع اور بے حرمت نہیں کیا اور نہ اسباب کو بے اعتبار کر کے دکھلایا بلکہ اگر غور کر کے دیکھو تو یہ بسمانی اور روحانی اسباب بھی تقدیر سے باہر نہیں میں مثلاً اگر ایک بیمار کی تقدیر نیک ہو اس باب تقدیر علاج پورے طور پر میسر آ جاتے ہیں اور جسم کی حالت بھی ایسے درجہ پر ہوتی ہے کہ وہ اُن سے نفع اٹھانے کے لیے مستعد ہوتا ہے۔ تب دو اشانہ کی طرح جا کر اثر کرتی ہے۔ یہی قاعدہ دعا کا بھی ہے۔ یعنی دعا کے لیے بھی تمام اسباب و شرائط قبولیت اسی جگہ جمع ہوتے ہیں جہاں ارادۃ اللہ اس کے قبول کرنے کا ہے۔ ( ”برکات الدعا“ صفحہ ۱۱ و ۱۲)

جناب حکیم الامم مجدد الملت ”مولانا شرف علی صاحب تحالوی نے“ برکات الدعا“ کے مندرجہ بالا دلوں اقتبسا سات اگرچہ نہایت اہتمام کے ساتھ انہی مقبول عام کتاب کے صفحہ ۸۵، ۸۶ پر ”حقیقت دعا و قضا“ کے عنوان سے قلمبند فرمادیئے ہیں مگر جس فقرے میں سرستید کا نام تھا اس کو ”کمال فطانت و ذہانت“ سے دوسرے الفاظ میں بدل ڈالا ہے۔

## قبور سے تعلق ارواح

۔ مندرجہ بالا عنوان سے "احکام اسلام" کے صفحہ ۲۶۵ سے ۲۶۶ تک ایک نہایت لطیف مضمون بیان ہوا ہے جو اول سے آخر تک براہ راست حضرت اقدس کے ان ملفوظات سے ماخوذ ہے جو آج سے قریباً چوڑائی سال قبل اخبار الحکم میں شائع ہوئے تھے۔ حضور نے فرمایا : -

"اصل بات یہ ہے کہ جو کچھ ارواح کے تعلق قبور کے متعلق احادیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں آیا ہے وہ بالکل پسح اور درست ہے ۔ ہاں یہ دوسرا امر ہے اس کے تعلق کی کیفیت اور کہنہ کیا ہے ؟ جس کے معلوم کرنے کی ہم کو ضرورت نہیں ۔ البتہ یہ ہمارا فرض ہو سکتا ہے کہ ہم یہ ثابت کر دیں کہ اس قسم کا تعلق قبور کے ساتھ ارواح کا ہوتا ہے اور اس میں کوئی محال عقل لازم نہیں آتا ۔ اور اس کے لیے ہم اللہ تعالیٰ کے قانونِ قدرت میں ایک نظریہ پاتے ہیں ۔ درحقیقت یہ امر اسی قسم کا ہے جیسے ہم دیکھتے ہیں کہ بعض امور کی سچائی اور حقیقت صرف زبان ہی سے معلوم ہوتی ہے اور اس کو ذرا وسیع کر کے ہم یوں کہتے ہیں کہ حقائق اشیاء کے معلوم کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے مختلف طریقے رکھے ہیں بعض خواص آنکھ کے ذریعے معلوم ہوتے ہیں اور بعض صداقتوں کا پتہ صرف کان لگاتا ہے اور بعض ایسی ہیں کہ جس مشترک سے ان کا سراغ چلتا ہے

اور کتنی ہی سچائیاں ہیں کہ وہ مرکزِ قویٰ یعنی دل سے معلوم ہوتی ہیں۔ عرض اللہ تعالیٰ نے صداقت کے معلوم کرنے کے لیے مختلف طریق اور ذریعے رکھے ہیں مثلاً مصری کی ایک ڈلی کو اگر کان پر رکھیں تو وہ اس کا مزہ معلوم نہ کر سکیں گے اور نہ اس کے زنگ بتا سکیں گے۔ ایسا ہی اگر آنکھ کے سامنے کریں گے تو وہ اس کے ذائقہ کے متعلق کچھ نہ کہہ سکے گی۔ اس سے صاف طور پر معلوم ہوتا ہے کہ خفائق الاشیاء کے معلوم کرنے کے لیے مختلف قویٰ اور طاقتیں ہیں۔ اب آنکھ کے متعلق اگر کسی چیز کا ذائقہ معلوم نہ ہو تو اور وہ آنکھ کے سامنے پیش ہو تو کیا ہم یہ کہیں گے کہ اس چیز میں کوئی ذائقہ ہی نہیں۔ یا اوازِ نکلتی ہو اور کان بند کر کے زبان سے وہ کام لینا چاہیں تو کب ملکن ہے۔ آجکل کے فلسفی مزاج لوگوں کو یہ بڑا دھوکا لگا ہوا ہے کہ وہ اپنے عدمِ علم کی وجہ سے کسی صداقت کا انکار کر سکتے ہیں۔ روزمرہ کے کاموں میں دیکھا جاتا ہے کہ سب کام ایک شخص نہیں کرتا بلکہ جو لاکانہ خدمتیں مقرر ہیں۔ سچہ پانی پلاتا ہے۔ دھونبی کپڑے صاف کرتا ہے۔ باورچی کھانا پکاتا ہے۔ غرضیکہ تقسیمِ محنت کا سلسلہ ہم انسان کے خود ساختہ نظر میں بھی پاتے ہیں۔ پس اس اصل کو یاد رکھو کہ مختلف قوتوں کے مختلف کام ہیں۔ انسان بڑے قویٰ لے کر آیا ہے اور طرح طرح خدمتیں اس کی تکمیل کے لیے ہر ایک قوت کے پر دیں۔ نادان فلسفی ہربات کا فیصلہ اپنی

عقل خام سے چاہتا ہے۔ حالانکہ یہ بات غلط مغض ہے تاریخی امور تو تاریخ ہی سے ثابت ہوں گے اور خواص الاشیاء کا تجربہ بُرُوں تجربہ صحیح کے کیونکر لگ کے گا۔ امور قیاسیہ کا پتہ عقل دے گی۔ اسی طرح پر متفرق طور پر الگ الگ ذرائع ہیں۔ انسان دھوکہ میں مبتلا ہو کر حقائق الاشیاء کے معلوم کرنے سے تب ہی محروم ہو جاتا ہے جبکہ وہ ایک ہی چیز کو مختلف امور کی تکمیل کا ذریعہ قرار دے لیتا ہے۔ میں اس اصول کی صداقت پر زیادہ کہنا ضروری نہیں سمجھتا کیونکہ ذرا سے فکر سے یہ بات خوب سمجھ میں آ جاتی ہے اور روزمرہ ہم ان باتوں کی سچائی دیکھتے ہیں۔ پس جب روح جسم سے مفارقت کرتی ہے یا تعلق پکڑتی ہے تو ان باتوں کا فیصلہ عقل سے نہیں ہو سکتا۔ اگر ایسا ہوتا تو فلسفی اور حکماءِ صفات میں مبتلا نہ ہوتے۔ اسی طرح قبور کے ساتھ جو تعلق ارواح کا ہوتا ہے۔ یہ ایک صداقت تو ہے مگر اس کا پتہ دینا اس کی آنکھ کا کام نہیں۔ کیونکہ آنکھ کا کام ہے کہ وہ دھلاتی ہے۔ اگر مغض عقل سے اس کا پتہ لگانا چاہو تو کوئی عقل کا پتلا آنا ہی بتائے کہ روح کا وجود بھی ہے یا نہیں؟ ہزار اختلاف اس مسئلہ پر موجود ہیں اور ہزار ہا فلاسفہ دہر یہ مزان موجود ہیں جو منکر میں۔ اگر نری عقل کا یہ کام تھا تو پھر اختلاف کا کیا کام؟ کیونکہ جب آنکھ کا کام دیکھتا ہے تو میں نہیں کہ سکتا کہ زید کی آنکھ تو سفید چیز کو دیکھے اور بکر کی ویسی ہی آنکھ اس سفید چیز کا ذائقہ بتائے۔ میرا مطلب

یہ ہے کہ نری عقل روح کا وجود بھی لقینی طور پر نہیں بلکہ اس کی کیفیت اور تعلقات کا علم پیدا کر سکے۔ فلاسفہ تو روح کو ایک سبز نکڑی کی طرح مانتے ہیں اور وہ روح فی الخارج ان کے نزدیک کوئی چیز ہی نہیں۔ یہ تفاسیر روح کے وجود اور اس کے تعلق وغیرہ کی چشمہ نبوت سے ملی ہیں اور نرے عقل والے تو دعویٰ ہی نہیں کر سکتے اگر کہو کہ بعض فلاسفروں نے کچھ لکھا ہے تو یاد رکھو کہ انہوں نے منقولی طور پر چشمہ نبوت سے کچھ لے کر کہا ہے۔ پس جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ روح کے متعلق علوم چشمہ نبوت سے ملتے ہیں تو یہ امر کہ ارواح کا قبور کے ساتھ تعلق ہوتا ہے، اسی چشم سے دیکھنا چاہیے اور کشفی آنکھ نے بتایا ہے کہ اس تودہ خاک سے روح کا ایک تعلق ہوتا ہے اور **السَّلَامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الْقُبُوْرِ** کرنے سے جواب ملتا ہے۔ پس جو آدمی ان قویٰ سے کام لے جن سے کشف قبور ہو سکتا ہے وہ ان تعلقات کو دیکھ سکتا ہے۔

ہم ایک بات مثال کے طور پر پیش کرتے ہیں کہ ایک نمک کی ڈلی اور ایک مصری کی ڈلی رکھی ہو۔ اب عقل محسن ان پر کیا فتویٰ دے سکے گی۔ ہاں اگر ان کو چھین گے تو جُدا کافی مزدوں سے معلوم ہو جاوے گا کہ یہ نمک ہے اور وہ مصری ہے میکن اگر حصہ انسان ہی نہیں تو نمکین اور شیریں کا فیصلہ کوئی کیا کریگا؟ پس بھارا کام صرف دلائل سے سمجھ دینا ہے۔ آفتاب کے چڑھنے میں

بیے ایک اندھے کے انکار سے فرق نہیں آ سکتا اور ایک مسوب القوہ کے طریق  
 استدلال سے فائدہ ناٹھانے سے ان کا ابطال نہیں ہو سکتا۔ اسی طرح پر اگر کوئی  
 شخص کشفی آنکھ نہیں رکھتا تو وہ اس تعلق ارواح کو کیونکر ذکیجہ سکتا ہے؟ پس اس  
 کے انکار سے محض اس لیے کہ وہ ذکیجہ نہیں سکتا۔ اس کا انکار جائز نہیں ہے الی  
 باتوں کا پتہ نرمی عقل اور قیاس سے کچھ نہیں لگتا۔ اللہ تعالیٰ نے اس لیے انسان  
 کو مختلف قومی دیتے ہیں اگر ایک ہی سب کام دیتا تو پھر اس قدر قومی کے  
 عطا کرنے کی ضرورت تھی؛ بعض کا تعلق آنکھ سے ہے اور بعض کا کان  
 سے بعض زبان سے متعلق ہیں اور بعض ناک سے۔ مختلف قسم کی حسیں انسان  
 رکھتا ہے۔ قبور کے ساتھ تعلق ارواح کے ذکیجے کے لیے کشفی قوت اور حس کی  
 ضرورت ہے اگر کوئی کہے کہ یہ ٹھیک نہیں ہے۔ تو وہ غلط کہتا ہے۔ انبیاء  
 علیهم السلام کی ایک کثیر تعداد کروڑ ہا اولیا و صلیحا د کا سلسہ دُنیا میں گزر ہے  
 اور مجاہدات کرنے والے بے شمار لوگ ہو گز رہے ہیں اور وہ سب اس امر کی  
 زندہ شہادت ہیں گو اس کی اصلیت اور تعلقات کی وجہ قفلی طور پر ہم معلوم  
 کر سکیں یا نہ، مگر نفس تعلق سے انکار نہیں ہو سکتا۔ بعض کشفی دلائل ان ساری  
 باتوں کا فیصلہ کیے دیتے ہیں۔ کان اگر ذکیجہ سکیں تو ان کا کیا قصور ہے وہ اور  
 قوت کا کام ہے۔ ہم اپنے ذاتی تجربہ سے گواہ ہیں کہ روح کا تعلق قبر کے ساتھ  
 ضرور ہوتا ہے۔ انسان میت سے کلام کر سکتا ہے۔ روح کا تعلق اُسمان سے

بھی ہوتا ہے جماں اس کیلئے ایک مقام ملتا ہے۔ میں پھر کہتا ہوں کہ یہ ایک ثابت شدہ صداقت ہے۔ ہندوؤں کی کتابوں میں بھی اس کی گواہی موجود ہے یہ مسئلہ عام طور پر مسلم مسئلہ سے بجز اس فرق کے جو نفعی بحث میں روح کرتا ہے:

(المکم جلد نمبر ۲ صفحہ ۳۱۷ پر چ ۲۳ رب جنوری ۱۹۹۹ء)

یہاں اس امر کا تذکرہ ضروری ہے کہ حضرت اقدس کو چونکہ جناب الہی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت کی برکت سے کشغی انکھیں بخشنیں اور آسمانی نور سے بہرہ و رفرما یا تھا۔ اس لیے اپنے ارواح کے تعلق قبور کا ذکر کرتے ہوئے بیانگ دہل اعلان فرمایا کہ ہم اپنے ذاتی تجربہ سے گواہ ہیں۔ مگر کتاب "احکام اسلام" کے مصنف کو ایسا کوئی دعویٰ نہیں تھا نہ ہو سکتا تھا اس لیے انہوں نے اپنی کتاب میں حضرت اقدس کے مفہومات کا طویل اقتباس نقل کرتے ہوئے اس کے بعض الفاظ فلمزن فرمادیئے جو بلاشبہ حق پسندی کا ایک قابل تعریف نمونہ ہے اسے کاش وہ کتاب "احکام اسلام" کے اصل مأخذ کے برخلاف اظہار کی جرأت بھی فرماسکتے !!

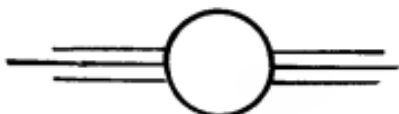
## خلاصہ

مندرج بالتفصیلی جائزہ اور موازنے سے متعدد حقائق ہمارے سامنے آتے ہیں مثلاً  
۱۔ عوام حاضر میں اسلامی تدبیمات کے حقیقی فلسفہ کی نقاب کشانی کا اصل سہرا

حضرت بانی سلسلہ احمدیہ علیہ السلام کے مرہے ۔

۲۔ حضرت اقدس کے قلم مبارک سے نکلا ہوا بلند پایہ لٹری بھر علمی اعتبار ہی سے نہیں ادبی حیثیت سے بھی عدیم المثال ہے یہی وجہ ہے کہ بعض بڑے بڑے قادر الکلام ادیب و خطیب یا صاحب تصنیف کثیرہ بھی آپ کے بیان فرمودہ امار و غواض کو اپنے الفاظ میں ادا ہی نہیں کر سکتے اور انہیں قدم قدم پر آپ بھی کے الفاظ، محاورات اور فقرات کو بے دریغ استعمال کرنا اور ان کا مسلسل سماں الینا پڑتا ہے۔ ممکن ہے ذہن اسے علمی سرقہ کا نام دینے کی جگارت کرے مگر میں تو اسے مجبوری و معدود ری ہی سے تعبیر کروں گا۔ والطریقة حکلتها ادب ۔

۳۔ قرآن مجید کی آیات کا جو با محاورہ اور سلیمانی اردو ترجمہ حضرت اقدس کے قلم مبارک سے نکلا ہے وہ قرآنی مفہوم کی صحیح صحیح عکاسی کرتا ہے جس پر کتاب "احکام اسلام" شاہد عادل ہے لہذا ہمیں چاہیئے کہ ہم اس کے لفظ لفظ کو ہر زبان بنائیں تا غیر مسلم دنیا قرآن اور اسلام کی صحیح تصویر سے واقف ہو اور اس کے حسن و احسان پر دل و جان سے فریقتہ ہو کر محسن انسانیت فخر دو عالم شہنشاہ دو عالم خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں میں جمع ہو جائے خدا کرے کروہ دن جلد آجائے۔ آمین ہے ۔ (انضل ۵ و مئی ۱۹۸۳ء ناشر)



# ایک غیر از جماعت مبصر کا مکتوب گرامی مقالہ نویس کے نام

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

عَزَّتْ نَآبْ صَاحِبُ الْفَهْيِلَةِ لَا إِنْ صَدَّ احْتِرَامَ مُولَانَا دُوْسْتَ مُحَمَّدَ صَادَّ شَاهِبَ  
السَّلَامُ عَلَيْكُمْ !

۵ اور ۱۹۸۳ء کے "الفضل" میں آپ کی تحقیق بے نظر دیجئے  
کا موقع لا جو یقیناً چونکا دینے والی بات تھی اور ایک بہت فاضل آئندی  
کی علمیت کا پول کھولنے کے لیے کافی تھی۔ اس سلسلے میں جوابی کارروائی  
کے طور پر "ہنام الرشید ساہیوال" میں مولوی خالد محمود صاحب کا مضمون شائع  
ہوا ہے جس میں تین اہم دلائل دیئے گئے ہیں۔

- ان کا پلا دعویٰ یہ ہے کہ یہ کہیں سے ثابت نہیں کر خود مولانا تھانوی صاحب  
نے مرزا صاحب کی کتب سے سرقہ کیا ہے۔
- ایک اور مصنف جس نے مرزا صاحب سے سرقہ کیا ہوا نے مولانا  
نے وہ مضامین لیے ہوں۔

۶۔ ایک اور مصنف جس سے مرزا صاحب نے مضامین لیے ہوں اس  
سے مولانا اشرف علی صاحب نے بھی لیے ہوں۔

(۱) جہاں تک مولوی خالد محمود صاحب کی پہلی دلیل کا تعلق ہے کہ یہ کہیں سے  
ثابت نہیں ہوتا کہ خود مولانا اشرف علی صاحب تھانوی نے باٹی سلسلہ احمدیہ

مرزا غلام احمد صاحب کی کتب سے براہ راست یہ مضاہین لیئے ہیں۔ بالکل  
 جے وزن دلیل ہے کیونکہ وہ اسی مضمون میں یہ اعتراف کر بھی چکے ہیں کہ حضرت  
 تھانوی چاہتے تو اس مؤلف پر سرقة کا ازام بھی لگا سکتے تھے لیکن اوپرے درج  
 کے نزدگ ان بالتوں میں پڑنا مناسب نہیں سمجھتے اگر وہ ایسا کرتے تو پھر  
 بہت ممکن ہے کہ یہ بات نکلتی کہ مرزا غلام احمد نے احکام اسلام کے مصالح  
 عقلیہ اصولاً جن کتابوں سے لیے ہیں اس نے ان کتابوں کا حوالہ کیوں نہیں دیا؛  
 آخر کمیوں ہی کیا یہ سب باقی مرزا غلام احمد کی اپنی طبع زادیں یا اس نے بھی  
 (”بھی“ قابلِ غور ہے۔ ناقل) ہمارے اکابر سے ہی لی ہیں ہی رہنماء رشید  
 ص ۲، اس عبارت سے تو اظہر من الشمس کی طرح عیاں ہو جاتا ہے کہ مولانا  
 اشرف علی صاحب کو یہ معلوم تھا کہ یہ عبارات مرزا صاحب کی کتب میں موجود  
 ہیں چونکہ ”احکام اسلام“ کے مقدمہ میں وہ اس بات کی گھٹی تائید کر رہے ہیں،  
 مولانا فرماتے ہیں۔ ”چنانچہ اس وقت بھی ایک ایسی ہی کتاب جس کو کسی صاحب  
 قلم نے لکھا ہے گر علم و عمل کی بھی کے سبب تمام تر طلب و یابیں و غذ و سہیں  
 سے پُر ہے ایک دوست کی بھیجی ہوئی میرے پاس دیکھنے کی غرض سے آئی ہوئی  
 رکھی ہے..... اخفرنے غاثت بے تعصی سے اس میں بہت سے مضاہین  
 کتاب مذکورہ بالا سے بھی جو کہ موصوف بصحت تھے لیے ہیں۔“ سے مکمل طور پر  
 اندازہ ہوتا ہے کہ وہ شخص جس کی کتاب سے مولانا نے مضاہین لیے ہیں تھیں ان کے

نژدیک وہ مرا صاحب ہی تھے کیونکہ جو مستعار عبارت ان کی کتاب کی زینت  
بنی ہوئی ہیں وہ کسی اور کتاب میں (سوائے مرا صاحب کی کتب کے) تو بہر حال موجود نہیں۔ اس لیے لاریب اس امر میں تو شاک کی گنجائش نہیں  
کہ مولانا اشرف علی صاحب نے مرا صاحب کی تصنیفات سے کہب فیض  
کیا ہے اور مولانا خالد محمود صاحب کا یہ دعویٰ "لیکن یہ بات کہ حضرت  
تحانوی نے یہ مضامین مرا صاحب کی کتابوں سے لیے ہیں کسی طرح  
لاائق پذیرائی نہیں" بالکل بے جان ہو کر رہ جاتا ہے۔

(۲) فاضل منفموں نگار کی دوسری قیاسی دلیل کہ "یہ بھی ممکن ہے کہ مسنون  
نے مرا صاحب کی کتابوں سے یہ مضامین حوالہ دیئے بغیر یہی ہیں اور احکام  
اسلام کے موافق عقل ہونے پر اپنے خیالات سے اور مرا صاحب کے اقتباسات  
سے ایک بھی کتاب مرتب کر دی ہو اور بچہ حضرتة تحانوی نے اس کتاب سے یہ  
مضامین اپنی اس تالیف میں لے لیے ہوں" (ماہنامہ الرشید صفحہ ۴۵) ...  
یہ تو بازو گھما ہر ناک پکڑنے والی بات ہے۔

(۳) "تمیری" دلیل جو مولوی خالد محمود صاحب نے دی ہے اس کی بنیاد کچھ اس  
طرح بنائی ہے کہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی تصنیف بے بدیں میں  
یہ مضامین موجود ہیں (مولانا اشرف علی صاحب تحانوی بھی اپنی کتاب کے  
مقدار میں اسی خیال کی تائید ان الفاظ میں کرتے ہیں۔ اس مبحث میں ہم اسے

زمانے سے کسی قدر پلے زمانہ میں حضرت مولانا شاہ ولی اللہ جو ابا بالغہ نکھل چکے ہیں اور بہت زیادہ حصہ ان مضامین کا جو جو ابا بالغہ سے ماخوذ تھا جیسا کہ بعد اخذ کو جو جو ابا بالغہ کے دیکھنے سے معلوم ہوا "ص ۱۵" اسی سے مرا غلام احمد صاحب نے مضامین لیے ہوں اور اُسی سے مولانا اشرف علی صاحب نے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ یہ قیاس بھی محض قیاس ہی ہے کیونکہ فاضل مضمون نگار اپنے اس دعویٰ کی تائید میں بھی کوئی دلیل پیش نہ کر کے کو جو ابا بالغہ کی فلاں عبارت مرا صاحب نے بلا حوالہ اپنی کتاب میں درج کی ہے اس لیے مولوی خالد محمود صاحب کی یہ دلیل بھی متاثر نہ کر سکی۔ اس سلسلہ میں دوسری قابل غور بات یہ ہے کہ اشرف علی صاحب نے جو ابا بالغہ کا اردو ترجمہ اس کتاب کی تصنیف تک تو دیکھ ہی نہیں تھا کیونکہ وہ "احکام اسلام" کے مقدمہ میں "جو ابا بالغہ" کے بارے میں لکھتے ہیں آس مجھت میں ہمارے زمانے سے کسی قدر پلے زمانہ میں حضرت شاہ ولی اللہ صاحب جو ابا بالغہ نکھل چکے ہیں سننا ہے کہ ترجمہ اس کا بھی ہو چکا ہے ۔

زنگٹ کشیدہ جملے سے یہ مترشح ہوتا ہے کہ اشرف علی صاحب محض سنی سنانی بات کر رہے ہیں یہ نہیں کہ رہے کہ میں نے وہ ترجمہ دیکھا ہے اور اس میں بھی وہی عبارات بعضی موجود ہیں جو کہ میں "رطب دیاں" سے پڑ کتاب سے لے سکا ہوں ۔

جناب خالد محمود صاحب کا مضمون پڑھ کر میں اس نتیجے پہنچا ہوں کہ

اُن کے دلائل بے وزن تھے اور وہ ہرگز یہ ثابت نہیں کر سکے کہ مولانا اشرف علی صاحب نے یہ عبارات مرتضیٰ علام احمد صاحب کی کتب کی بجائے فلاں فلاں کتب سے لی ہیں۔ لاریب اس میں کوئی کلام نہیں کہ مولانا اشرف علی صاحب نے باقی سلسہ احمدیہ کی کتب سے اکتساب فیض کیا ہے کیونکہ بہرحال "احکام اسلام" کے درق پر مرتضیٰ علام احمد صاحب کی عبارات موجود ہیں۔ ایک اور ا Razam جو کہ آپ پر لگایا گیا ہے جس میں بھی مولوی خالد محمود صاحب نے بھرپور دجل اور فریب سے کام لیا ہے اور یہ ظاہر کیا ہے کہ آپ نے احکام اسلام کے مقدمے کی تحریر کو جان بو ججو کرچھ پایا ہے جس میں تھا تو ی صاحب نے کسی مصنف کی کسی تصنیف سے استفادہ کرنے کا اقرار کیا ہے حالانکہ آپ کا یہ اعتراض تو شروع سے تھا ہی نہیں کیونکہ "افضل" کے ذکر وہ مقابلے میں یہ جملہ "مولانا اشرف علی صاحب نے کہیں بھیول کر بھی ان کے متعلق ساری کتاب میں ذکر نہیں فرمایا کہ کسی مصنف کی تصنیف سے یہے ہیں۔" (ارشید ۲۵) موجود نہیں۔ ہاں البته اس مقابلے کی تنجیص امشی کو "لاہور" رسائے لیں شائع ہوئی تھی مگر اُس میں بھی یہ جملہ اس طرح موجود نہیں بلکہ تھوڑے سے لفظی تغیر کے ساتھ "لاہور" ص ۲ میں ان الفاظ کے ساتھ موجود ہے اور کہیں بھیول کر بھی ان کے متعلق ساری کتاب میں ذکر نہیں فرمایا کہ کسی مصنف کی کس تصنیف سے یہے ہیں۔ لفظ کسی کوئی میں تبدیل کر دینے سے محفوظ

۱۱۰

بکل تبدیل ہو جاتا ہے۔ یعنی کوئی لفڑی اس عنف“ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ محقق کو اس بات کا علم ہے کہ مولانا اشرف علی صاحب کسی مصنف“ سے اکتبا فیض کا اقرار کر چکے ہیں۔ آپ کا سوال باکل بجا ہے کہ اس مصنف اور اس کی تصنیف کا نام بتایا جائے اور واقعتاً آپ کے مقابلے میں اصل سوال بھی بھی تھا کہ مولانا اشرف علی صاحب نے اس مصنف اور اس کی تصنیف کا نام ظاہر کرنے سے کیوں گریز کیا؟

### آخری

آپ کی اس مایہ ناز تحریر سے ..... دیوبندی مکتبہ فکر میں زلزلہ آگیا ہے  
ماہنامہ ”اشرشید“ میں مولوی خالد محمود صاحب دیوبندی کی تحریر گذر گناہ  
بہتر از گناہ کی واضح مثال ہے۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کا حامی و ناصر  
ہو اور آپ کی اس مایہ ناز تحقیق پر خدا تعالیٰ آپ کو جزاۓ خیر دے آمین ..  
”.....

### خاکسار

جیل احمد عدیل

۲۳ جولائی ۱۹۸۳ء

لامہور آرٹ پرنس - نارکلی لامہور

عبدالماجد خوشبویں ربوہ

## مُصطفیٰ پر ترا بیحد ہو سلام اور حمت

بِرَضْفِ نُكْرِکو دُوڑا کے تھکایا ہم نے  
کوئی دیں دین مُحَمَّد سانہ پایا ہم نے  
یہ شمر بارع مُحَمَّد سے ہی کھایا ہم نے  
لُور ہی لُور اٹھو دیجیو مُسنا یا ہم نے  
کوئی دکھلاۓ اگر حق کو چھپایا ہم نے  
بِرَضْفِ دعوتوں کا تیر چلایا ہم نے  
بِرَضْفِ مخالف کو مقابل پُبلایا ہم نے  
دُہ نہیں جا گئے سواب رجگایا ہم نے  
باز آتے نہیں ہر چند ہٹایا ہم نے  
لُور تھیں لُور تسلی کا بتایا ہم نے  
دل کو ان لُوروں کا ہر زنگ دلایا ہم نے  
جبکے یہ لُور ملا لُور پیغمبر سے ہیں ذائقے حق کی وجود اپنا ملایا ہم نے

مُصطفیٰ پر ترا بیحد ہو سلام اور حمت  
اس سے یہ لُوریا بار خدا یا ہم نے